
© 2025  Al-Farabi Kazakh National University 

ISSN 1563-0323, eISSN 2618-0782                                                  Филология сериясы. №4 (200).2025                                                  https://philart.kaznu.kz

78

ҒТАМР 16.21.33						      https://doi.org/10.26577/EJPh202520046

К.Қ. Күркебаев1 , Х.А. Ордабекова2 , С.И. Игиликова1*
1Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті, Алматы, Қазақстан  

2SDU University, Қаскелең, Қазақстан  
*e-mail: igilikkyzy@mail.ru

ҚАЗАҚ ДҮНИЕТАНЫМЫНДАҒЫ «ЖУСАН» ЛЕКСЕМАСЫНЫҢ 
ЛИНГВОМӘДЕНИ БОЛМЫСЫ 

Мақалада ата-бабамыз сонау бағзы заманнан бері қолданып келе жатқан қазақ халқының 
тілдік санасы мен дүниетанымында ерекше сакральды мәнге ие жусан лексемасының 
лингвомәдени, этномәдени болмыс-бітімі қарастырылады. Кез келген тілдің лингвомәдени 
концепциясын сол тілді қолданушы ұжымдық сананың дүниетанымынан, этномәдениетінен, 
тарихи жәдігерліктерінен, рухани болмыс-бітімінен, психологиясынан, ұлттық мәдени кодынан, 
салт-дәстүрі мен ырым-жоралғысынан бөліп қарау мүмкін емес. Осыған орай қоршаған ортадағы 
заттар мен құбылыстардың заттық-логикалық бейнесі тіл арқылы таңбаланады. 

Әр этностың өмір сүру тарихында өзіндік құндылығы бар мәдениетпен тікелей астасып жататын 
дүниелер мол. Олар: өсімдіктер мен түр-түс атаулары, аспан денелері мен амал атаулары, жан-
жануарлар мен орнитониимдер, сандық жүйе мен өлшем бірліктері, туыстық атулар мен жастық-
жыныстық атаулар. Біздің де ата-бабаларымыз табиғаттың төл перзенті ретінде қазақтың сайын 
даласындағы өсімдіктер әлемін жіті бақылап олардың небір асыл қасиеттерін өзінің ғұмырлық 
тәжірибесінде кеңінен пайдаланған. Жинақталған мол тәжірибелерінің негізінде өсімдіктердің 
тіршілігімізге – тірек, өмірімізге – нәр, кисек – киім, ішсек – тамақ, пайдалансақ – құрал, 
жатсақ – төсек, жазсақ – қағаз екенін «ұлы дала ботаниктері мен академиктері» ретінде терең 
де жетік білген. Сондықтан да көшпелі өмір сүру салтын берік тұтынған ата-бабаларымыз 
өсімдіктердің азықтық, шипалық және қоректік жағынан барынша хабардар болған. Сол себепті 
бұл мақалада дала жұпары саналатын «жусан» фитонимінің лингомәденитанымдық моделі мен 
алгоритмдік матрицасы кешенді жүйе ретінде қарастырылады. 

«Жусан» лексемасының этимологиялық мәні мен жусан – атамекен, жусан – сағыныш, 
жусан – бозбала, жусан – балалық шақ, жусан – банк, жусан – дала жұпары, жусан – бағыт-
бағдар секілді ассоциациялық қабаты мен символдық мәніне семантикалық талдау жүргізіледі. 
Тіліміздегі «жусан» фитонимі – ассоциациялық және символдық ерекшеліктерге ие семантикалық 
парадигма құрайтын лексема екені айқындалады. 

Түйін сөздер: ассоциациялық қабат, жусан, лингвомәдениеттану, символдық мағына, 
лексема.

K.K. Kurkebayev1, H.A. Ordabekova2, S.I. Igilikova1*
1Al-Farabi Kazakh National University, Almaty, Kazakhstan  

2SDU University, Kaskelen, Kazakhstan  
*e-mail: igilikkyzy@mail.ru

The Linguocultural Essence of the Lexeme «Zhusan»  
in the Kazakh Worldview

The article discusses the linguocultural, ethnocultural identity of the Wormwood lexeme, which has 
a special sacral significance in the linguistic consciousness and worldview of the Kazakh people, which 
has been used by our ancestors since ancient times. It is impossible to separate the linguocultural con-
cept of any language from the worldview, ethnoculture, historical relics, spiritual essence, psychology, 
national cultural code, traditions and rituals of the collective consciousness of the user of this language. 
In this regard, the material-logical picture of objects and phenomena in the environment is marked by 
language.

In the history of the existence of each ethnic group, there are many things that are directly connected 
with a culture that has its own value. These are: names of plants and species, names of celestial bodies 
and animals, names of animals and oritonyms, numerical systems and units of measurement, kinship 
names and gender names. Our ancestors, as Native children of nature, closely observed the plant world 
in the Kazakh steppes and widely used their noble qualities in their lifetime practice. Based on the accu-
mulated extensive experience, the botanists and academics of the Great Steppe knew deeply that plants 
are our life – support, our life – food, clothing, food, use, bed, paper. Therefore, our ancestors, who 

https://doi.org/10.26577/EJPh202520046
https://orcid.org/0000-0002-8370-581X
https://orcid.org/0000-0002-8232-6236
https://orcid.org/0000-0001-5017-1658
mailto:igilikkyzy@mail.ru
mailto:igilikkyzy@mail.ru


79

К.Қ. Күркебаев және т.б.

firmly consumed the nomadic way of life, were most aware of the food, healing and nutritional aspects of 
plants. Therefore, this article considers the lingo-cultural model and algorithmic matrix of the phytonym 
“Zhusan”, which is a steppe Musk, as a complex system. 

Semantic analysis of the etymological meaning of the lexeme “Zhusan” and the associative layer and 
symbolic meaning of Zhusan – Atameken, Zhusan – sagynysh, Zhusan – boybala, Zhusan – childhood, 
Zhusan – bank, Zhusan – steppe Musk, Zhusan – direction-orientation is carried out. It turns out that 
the phytonym “Zhusan” in our language is a lexeme that forms a semantic paradigm that has associative 
and symbolic features. 

Keywords: associative layer, Zhusan, linguoculturology, symbolic meaning, lexeme.

К.Қ. Күркебаев1, Х.А. Ордабекова2, С.И. Игиликова1*

1Казахский национальный университет имени аль-Фараби, Алматы, Казахстан  
2SDU University, Каскелен, Казахстан  

*e-mail: igilikkyzy@mail.ru

Лингвокультурная сущность лексемы «жусан»
 в казахском мировоззрении

В статье рассматривается лингвокультурное и этнокультурное бытие полынной лексемы, 
имеющие особое сакральное значение в языковом сознании и мировоззрении казахского на-
рода, которое практиковалось нашими предками с незапамятных времен. Невозможно отделить 
лингвокультурную концепцию любого языка от мировоззрения, этнокультуры, исторических ре-
ликвий, духовного бытия, психологии, Национального культурного кода, обычаев и ритуалов 
коллективного сознания пользователя этого языка. В связи с этим предметно-логическое пред-
ставление предметов и явлений в окружающей среде обозначается языком.

В истории существования каждого этноса есть много вещей, которые напрямую связаны с 
культурой, имеющей свою ценность. Это: названия растений и видов, названия небесных тел и 
Амаль, родственные животные и орнитониимы, система счисления и единицы измерения, род-
ственные имена и возрастно-половые имена. Наши предки, как родные дети природы, внима-
тельно следили за растительным миром казахской степи и широко использовали их благородные 
качества в своей жизненной практике. На основе накопленного большого опыта «ботаники и 
академики Великой степи» глубоко осознали, что растения – это основа нашей жизни, питание, 
еда, питье – еда, использование – инструменты, лежание – кровать, письмо – бумага. Поэтому 
наши предки, твердо придерживавшиеся кочевого образа жизни, были максимально осведомле-
ны о кормовом, лечебном и питательном отношении растений. По этой причине в данной статье 
рассматривается как комплексная система лингокультурная модель и алгоритмическая матрица 
фитонима «полынь», считающегося степным мускусом.

Проводится семантический анализ этимологического значения лексемы «Жусан» и ассо-
циативного слоя и символического значения, таких как жусан – атамекен, жусан – сагыныш, 
жусан – бозбала, жусан – балалық, жусан – банк, Жусан – степной мускус, жусан – маршрут. 
Определяется, что фитоним «полынь» в нашем языке – это лексема, образующая семантическую 
парадигму, имеющую ассоциативные и символические особенности.

Ключевые слова: ассоциативный слой, полынь, лингвокультурология, символическое значе-
ние, лексема.

Кіріспе

Тіл біліміндегі «ғалымның тілідк бейнесі» 
тіркесі лингвомәдениеттану саласының негіз-
гі ұғымы. «Ғаламның тілдік бейнесі» дегені-
міз – адамның тілдің көмегімен қоршаған орта-
ны тануы. «Ғаламның тілдік бейнесі» дүниенің 
тура бейнесі болмайды, себебі тіл мен болмыс-
тың аралығында адамның ой-санасы тұрады. 
Яғни ғалымның тілдік бейнесі шындық болмыс-
тағы өмірлік тәжірибелердің түйіні мен барлық 
мойындалған ақиқат шындыққа қатысты бола-
ды. Демек ғаламның тілдік бейнесі әлемнің тіке-
лей өзі емес, бейнесі не суреті деп аталуынан-ақ 

біраз дүниені ұқтырады. Нақтырақ айтқанда, ға-
ламның тілдік бейнесіне адам санасында көрініс 
табатын танымдық сипаттың маңызы зор.

«Ғаламның тілдік бейнесі» – адамзат дүние-
танымындағы негізгі категория, адамның ақиқат 
өмірді қабылдауы, оның тілдік әрі шынайы бей-
несі, адамның ғұмырлық іс-әрекеттерінің жиын-
тық бейнесі. Қоғамдық ғылымдарды зерттеуші-
лердің тұжырымдауынша, тілдік сана халықтың 
тарихи-мәдени, рухани тәжірибесі мен салт-дәс-
түрін, әдет-ғұрпын этномәдени ерекшеліктерін 
өзінің бойына сіңіреді. Олай болса, белгілі бір 
ұжымдық сананың немесе тілдік топтың ұлт-
тық болмыс бітімі ерекшелігі тұжырымдалады. 



80

Қазақ дүниетанымындағы  «жусан» лексемасының лингвомәдени болмысы 

Әлемнің тілдік бейнесінде тұжырымдалған мол 
тілдік дүниетанымдық ақпарлар мен дерекқор-
ларды ұлт болмысы мен мәдениет сабақтастығы 
нәтижесінде тіл табиғатынан, тіл болмысынан, 
тілдік бірліктердің астарынан көруге болады. 

Ғаламның тілдік бейнесінде мәдениеттің 
алатын орны ерекше. Сол себептен, дүние-
ні белгілі бір халықтың мәдени және ұлттық 
ерекшеліктері арқылы жинаған тәжірибелері-
нен танимыз. Бізді қоршаған ортаның, әлемнің 
бейнесі, құбылысы не белгілері адамның ой-са-
насындағы «ішкі формада» көрінеді. Мұндағы 
«ішкі форма» В.фон Гумбольдтың «ішкі форма-
сы». Жер бетіндегі халықтарында өздеріне ғана 
тиесілі ойлау мен қабылдау мүшелері бар деп 
есептеген (Гумбольд, 1985: 84). «Ғаламның тіл-
дік бейнесі – тілдердің көмегімен бекіп, белгілі 
бір этностың ішкі және сыртқы әлемі туралы 
толықтай ақпарат береді» – деп тұжырымдай-

ды Г.А.  Брутян (1973: 108). Демек ғаламның 
тілдік бейнесі санадағы ақпаратты өңдеп, қо-
рытып, бүтін бір сурет етіп шығарады. Соны-
мен ғаламның тілдік бейнесі адам санасындағы 
өмір сүру тәжірибесі мен салтына байланысты 
қалыптасып, нәтижесінде тілдік тұрғыда өзге-
ріске ұшырап, әрқашан дамуда болатын ақпа-
раттар жүйесі іспетті. Тілде ғаламның бейнесі 
мен қоршаған ортадағы түрлі құбылыстар мен 
заттардың бейнесін әрбір ұлтқа тән ерекше си-
патта көруге болады. 

Санада ғалам бейнесі біртұтас қайталанып 
тұрады және ол тілдің көмегімен жүзеге асады. 
Тіл «адам – әлем» жүйесі негізінде баршаға ор-
тақ «тіл – ойлау» қатынасында ғалам бейнесінің 
көрінісі, сол себептен тіл және ойлау бірліктері 
ажырамас бөлшек тәрізді. Осы жүйені ашып қа-
растыратын болсақ мынандай тізбекті құрылым-
ды көреміз: 

		  Әлемді тану	 Ғаламның тілдік бейнесі

	 қоршаған орта	 ақиқат дүние	 таным	 тіл	 ойлау

1-сызба – Ғаламның тілдік бейнесі

Сызбадағы ғаламның тілдік бейнесі адамзат-
тың тілі арқылы ойлау, таным, рухани болмыс 
және мәдени-ұлттық құндылықтардың барлық 
деңгейін көрсетеді. Демек ғаламның тілдік бей-
несінің мынандай ерекшеліктерін көреміз:

- бір этнос тілінің тарихы мен тәжірибесі;
- ұлттық сипатқа тән заттар мен құбылыстар-

дың бейнесі мен қадір-қасиеті;
- этносқа тән өзіндік мәдениет пен өмір сүру 

тәжірибесі арқылы орныққан ұлттық құндылық-
тар жүйесі. 

Адам тілдің көмегімен бейнеленетін әлемді 
және сол әлемдегі әлеуметтік-тарихи тәжірибе-
ні түсінеді. Бұл жердегі тәжірибе ұлттық және 
жалпыға ортақ тәжірибені қамтиды. Адамзат 
ана тілдің көмегімен ғаламның қандай да бір 
тілдік картасын қалыптастырады. Яғни соның 
арқасында қоршаған ортаға деген нақты бір көз-
қарасқа ие болады. Адамзаттың мінезін, әлемге 
деген көзқарасын, танымын «ғаламның тілдік 
бейнесі» түрлі қырынан танытады. Сонымен, дү-
ниежүзіндегі барлық тілдер әлемді, оның санада 

қабылдануын өзінше бейнелейді. Тіл тек ақпа-
рат алмасушы ғана құрал емес, ол сана-сезімі 
мен көзқарасы бір бағытта дамып, таным-түйсі-
гі, тарихы тоғысатын мәдениеттің ішкі формасы. 

Материалдар мен әдістер

Көркем шығармаларда, БАҚ материалдарын-
да және интернет ресурстарында кездесетін «жу-
сан» лексемасы – зерттеу жұмысының негізгі көзі. 
Жусан лексемасын басты назарға алып, лингво-
мәдени бейнесін ашуда ассоциативті талдау және 
жинақтау әдісі қолданылды. Тек фитоним ғана 
емес, сондай-ақ танымдық деңгейде өзіндік орны 
бар жусан лексемасының ассоциациялық қабаты 
түзілді. Линговомәдениеттанудың отандық және 
шетелдік зерттеу еңбектеріндегі теориялық па-
йымдаулары мен тұжырымдары, әдіс-тәсілдері 
басшылыққа алынды. Олар түсіндіру, сипаттау, 
талдау және қорыту, салыстыру, салғастыру әдіс-
тәсілдері арқылы зерделеніп, тиісті тұжырымдар 
жасалды.



81

К.Қ. Күркебаев және т.б.

Әдебиеттерге шолу

Лингвомәдениеттануда тіл бірліктері тек 
атауыш қызмет атқаратын таңба ретінде емес, 
этностың тарихи тәжірибесін, дүниетанымын, 
құндылықтар жүйесін жинақтаушы мәдени код 
ретінде қарастырылады. Осы бағыттағы зерттеу-
лер тіл-мәдениет сабақтастығын «ғаламның тіл-
дік бейнесі», «ұлттық мәдени код», «концепт» 
сияқты ұғымдар арқылы сипаттап, лексеманың 
семантикасы мен прагматикасын ұлттық таным 
тұрғысынан талдауға мүмкіндік береді. Мақала-
дағы «жусан» фитонимін лингвомәдени бірлік 
ретінде қарастыру да дәл осы теориялық арнаға 
сүйенеді: жусан атауы тек ботаникалық нысан 
емес, санада орныққан мәдени-символдық мән-
дер мен ассоциациялар жүйесін тудыратын тіл-
дік таңба ретінде танылады.

Когнитивтік-лингвомәдени парадигмада 
«ғаламның тілдік бейнесі» (языковая карти-
на мира) ұғымы тіл арқылы әлемді тану моде-
лін айқындайды: адам қоршаған дүниені тілдік 
құралдардың көмегімен жіктейді, бағалайды, 
ұғымдандырады. Бұл бағыттағы еңбектерде 
(В. фон Гумбольдт, Э. Сепир – Б. Уорф дәстү-
рі, кейінгі когнитивтік мектеп өкілдері) тіл мен 
мәдениет өзара шарттас жүйе ретінде сипатта-
лады. Концепт теориясында (Ю.С. Степанов,  
Н.Д.Арутюнова, З.Д. Попова – И.А. Стернин 
және т.б.) мәдени мәні жоғары бірліктердің ұлт-
тық-танымдық мазмұны «концепт» деңгейінде 
түсіндіріледі. Осы тұрғыдан алғанда «жусан» 
атауы қазақтың кеңістік-мәдени коды, дала өр-
кениетінің символикасы және «атамекен» идея-
сымен ұштасатын концептуалдық өріс құра ала-
ды. Мақалада көрсетілетін «жусан – атамекен», 
«жусан – сағыныш», «жусан – балалық» тәрізді 
байланыстар дәл осы концептуалданудың көрі-
нісі.

Этнолингвистика мен лингвомәдениеттану-
да өсімдік атаулары (фитонимдер) – халықтың 
табиғатпен қарым-қатынасын, шаруашылық тә-
жірибесін, емшілік білімін, салт-дәстүрін көрсе-
тетін маңызды тілдік қабат. Түркі және қазақ тіл 
біліміндегі фитонимдерді зерттеу еңбектері (эт-
ноботаникалық деректермен ұштасқан сөздіктер, 
ономасиологиялық еңбектер, фразеологиялық 
және паремиологиялық материалға сүйенген 
зерттеулер) өсімдік атауларының семантикасы 
көбіне емдік, тұрмыстық, тағамдық, сакрал-
дық қызметпен сабақтасатынын көрсетеді. Осы 
тұрғыдан «жусан» сөзінің тек атаулық мәні емес, 

оның «дала жұпары», «қасиетті шөп», «табиғат-
пен біте қайнасқан тіршілік» сияқты ұлттық та-
нымдағы бағалауыш қабаты да маңызды нысан 
ретінде көрінеді.

Лексеманың мәдени-танымдық мазмұнын 
ашуда ассоциациялық бағыт ерекше өнімді. Ас-
социация – адам санасында бұрынғы тәжірибе 
мен жаңа ақпараттың байланысын іске қоса-
тын когнитивтік механизм; ол жеке адамның 
жасына, әлеуметтік тәжірибесіне, география-
лық ортаға, біліміне тәуелді түрде әртүрлі қа-
лыптасады.  Психолингвистикада бұл құбылыс 
ассоциациялық эксперимент арқылы өлшеніп, 
«ассоциациялық өріс», «ассоциациялық қа-
бат», «сөздің психолингвистикалық мағынасы» 
сияқты ұғымдармен сипатталады. Орыс пси-
холингвистикалық мектебінде ассоциациялық 
сөздіктер (Ю.Н.  Караулов бастаған жобалар; 
Т.Н. Уфимцева және т.б.) сөздің жиі реакция-
ларын тіркеп, ұжымдық сананың типтік «реак-
ция–стимул» байланыстарын көрсететін дерек-
көз ретінде қарастырылады. Мұндай деректер 
лексеманың ядролық  (ең тұрақты) және пе-
рифериялық (контекстік, әлеуметтік өзгерме-
лі) мәндерін ажыратуға көмектеседі. Мақалада 
«жусан» лексемасының ассоциациялық қаба-
тын (жусан – атамекен; жусан – сағыныш; жу-
сан – бозбала; жусан – балалық; жусан – банк; 
жусан – дала жұпары; жусан – бағыт-бағдар) жү-
йелеу де осы әдіснамалық негізбен үйлеседі.

Лингвомәдениеттануда символдық мағына 
лексеманың денотаттық мағынасынан жоғары 
тұратын, мәдени коннотацияны жинақтайтын 
қабат ретінде қарастырылады. Символ табиғи 
нысанды (өсімдік, жануар, кеңістік) мәдени мән-
ге «көтеріп», ұлттық дискурста тұрақты иша-
раға айналдырады. Көркем мәтін, фольклор, 
паремиология және қоғамдық дискурс символ-
дық мәннің орнығуына негізгі дереккөз бола-
ды. «Жусан» атауының қазақ дүниетанымында 
туған жер, кең дала, сағыныш, рухани беріктік 
сияқты ұғымдармен байланысуы – осындай мә-
дени семиозистің нәтижесі. Бұл тұрғыдан ма-
қалада берілетін ассоциациялық қатардың бір 
бөлігі (мыс., «жусан – атамекен», «жусан – са-
ғыныш», «жусан – балалық») дәстүрлі мәдени 
символикаға жақын, ал «жусан – банк», «жу-
сан – маршрут / бағыт-бағдар» сияқты қолда-
ныстар қазіргі қоғамдық-әлеуметтік дискурстың 
жаңа қабаттарын көрсетеді (яғни лексеманың 
семантикасы заман талабына сай кеңейіп, жаңа 
номинацияларға қатыса алады). 



82

Қазақ дүниетанымындағы  «жусан» лексемасының лингвомәдени болмысы 

Нәтижелер мен талқылаулар

Тіл белгілі бір этностың ұлттық-мәдени құн-
дылықтары туралы ақпаратпен хабардар етеді. 
Мұндай тілдік бірліктер мәдениеттің символ-
дық, метафоралық мағынасын береді. Фольк-
лорлық шығармалар, аңыз әңгімелер, ертегілер 
мен діни мәтіндер арқылы тілдік бірліктер адам-
ның санасында, танымында қалыптасады. 

Тіл мен мәдениеттің сабақтастығын, этнос-
тың болмысын, рухани дүниесінен ақпарат бе-
ретін маңызды мұра екенін В. фон Гумбольдтың 
«тіл дегеніміз – халық рухы» (Elsina, 2002: 18) 
деген концепциясында белгілі бір этностың тұр-
мысын, өмір сүру салтын, мәдениетін таныта-
тын тіл екенін дәйектеп көрсетеді. 

«Тілдің тұла бойында белгілі бір этносқа тән 
мәдениет пен ұлттық рухты танытатын үлкен 
күштің бары анық. Ұлттың болмысын, мәдени 
және танымдық жүйесін лингвомәдениеттану-
дан байқауға болады. Ол үшін тілдің кумулятив-
тік қызметіне жүгіну керек» – дейді А. Сейілхан 
(2001: 6). Осы саланы зерттеумен шұғылданған 
ғалым былай деп анықтама береді: «Лингвомә-
дениеттану – халықтың мәдени және тілдік де-
ректері, сөздік қоры арқылы танылуы, ұлттық 
сипаттағы өзіне тән өрнегі және тіл мен мәде-
ниеттің өзіндік жолы» (Сейілхан 2001: 23).

Отандық лингвомәдениеттану саласының 
негізін қалаушы ғалым З.Қ.  Ахметжанованың 
мына пікірі еске түседі: «Лингвомәдениетта-
ну – кез келген этностың тілінде көрінетін, өз 
тіліндегі тілдік бірліктер арқылы өзге ұлтқа сөз-
дік қорын, ұлттық құндылығын насихаттап, тіл 
байлығын ұлттық сипатта ерекше ұсынып, мә-
дениеттің көмегімен әлеуметтік, философиялық 
және эстетикалық әдемілікті беретін ғылым» 
(Ахметжанова, 2017: 175).

Тілші-ғалым А.Әмірбекова лингвомәде-
ниеттануды жаңа бағыт деп, оның екі зерттеу 
нысанын ұсынады. Біріншіден, лингвомәде-
ниеттану – ұлттық-мәдени құндылыққа бағыт-
талса, екіншіден, тілдік факторды нысана етеді. 
Ғаламның қыр-сырын меңгеріп, зерттеп, оның 
толық болмысын ашу әр халықта түрлі бағыт-
бағдарда жүреді. Сонымен лингвомәдениеттану 
деп рухани және материалдық мәдениет негізін-
дегі ұлттық сипаттағы өзгешеліктерді және тіл-
дік бірліктердің ауызекі сөйлеу тілінде, фразео-
логиялық тіркестерде, фольклор, ертегілер мен 
лиро-эпостық жырларда сақталып, орнығуын 
зерттейді» (Әмірбекова, 2011: 8). Демек өзіндік 
атрибуттық мағына беретін дала жұпары «жу-

сан» лексемасын зерттеу лингвомәдениеттану 
саласының басты нысаны. 

Қазақ халқының өмір сүру тәжірибесінде 
өсімдіктердің мәні зор. Халқымыз көшпелі мал 
шаруашылығымен етене жақын болғандықтан, 
тұрмысы, салт-дәстүрі, нанымы фитонимдермен 
тығыз байланысты.

Осы фитоним атауларын этнолингвистика-
лық тұрғыда Ш. Сейітов «Өсімдікке байланыс-
ты тұрақты тіркестердің этнолингвистикалық 
сипаты» тақырыбында ұрпаққа мұра болып сақ-
талған өсімдіктерге байланысты тұрақты тіркес-
тердің тілдік болмысын ашып, олардың ұлттық 
ерекшеліктері мен мазмұнын қарастырады. Сон-
дай-ақ Г.  Ұйқыбаева «Өсімдіктердің халықтық 
атаулары» диссертациясында фитонимдерге ат 
берудегі негізгі уәж ретінде иісі, дәмі, түсі, көле-
мі, түрі, өсу аймағын ескеріп, өсімдік атауларын 
латын және орыс тілінде салыстырып, мысалмен 
негіздейді. 

Иен даланы бағындырып, табиғат заңымен 
біте қайнасып тіршілік еткен дала ботаникте-
рі өсімдіктердің қыр-сырын біліп, пайдасы мен 
зиянын ажырата білген. Өйткені даламызда кез-
десетін өсімдіктердің төрт түлікке пайдасын, 
улы не қоректі екенін айыра білген және сыртқы 
сипатына қарай атауда беріп отырған. Тілімізде 
өсімдіктердің көптігіне қарамастан, олардың бі-
разы мәдениетімізге толықтай еніп, танымдық 
тұрғыдан біршама көтерілді. Мәселен, жусан, 
адыраспан, арша, емен және т.б. Аталғандардың 
ішінен жусанның пайдасы мен халық танымын-
дағы мәні зор. 

Жоғарыда айтып өткеніміздей, әр этностың 
мәдениеті, тарихи жолы, өмір сүру салты тілі ар-
қылы көрінеді. Мәдени кодтарды, салт-дәстүрді, 
тыйым мен танымды тіліміздегі тілдік бірліктер 
арқылы зерделейді. Атадан балаға мұра болып, 
қасиеті ұмытылмаған «жусан» өсімдігінен хал-
қымыздың болмысын, білімін, ұлттық және тіл-
дік кодтарын көреміз. Халқымыз ерте заманда 
табиғатпен үндесіп, оның бар байлығын орын-
ды қолданып, дәстүрлі халық медицинасының 
дамуына арқау болған. Дала жұпары, патшасы 
саналатын «жусан» дала халқының танымында 
өсімдіктен бөлек, атамекен, туған жер, сағы-
ныш, балалық шақ секілді мағыналарды білдіре-
ді. «Жусан» лексемасы лингвистикада кеңінен 
қолданылып, өзіндік зерттеу нысаны бар линг-
вомәдениеттану саласы тұрғысынан дәйектеліп, 
түрлі қырынан танылуға мүмкіндік алады. 

Қазақ халқы ерекше қасиетті санып, өзге 
өсімдік атаулыдан жоғары қойып, тіл білімінде 



83

К.Қ. Күркебаев және т.б.

танымдық дәрежеге көтеріп, дала жұпары ретін-
де қарайтын өсімдік – жусан. 

15 томнан тұратын «Қазақ әдеби тілінің сөз-
дігінің» 4 томында жусан фиониміне былай деп 
анықтама берілген: Жусан – өсімдік. 1. Дәмі 
ащы, көкшіл-бозғылт түстес аласа шөп. Мысалы, 
Олардың қар теуіп, қаужаңдап бетеге, жауылша, 
жусанды аршып, аузы шөмшеңдеп жегені де қы-
зық (Ж.Аймауытов). 2. Ол күрделігүлділер тұ-
қымдасы болатын көпжылдық өсімдік. Жер жү-
зінде жусанның 500-ден асатын түрі бар, оның 
83 түрі еліміздің шөлді-шөлейтті және далалы 
аймағында кездеседі. Оның сабақтарының биік-
тігі түрлеріне қарай 10-60 см, кейде тіпті 1,5-2 
метр шамасында болады. Сабақтары көп жағ-
дайда тік, тек кейбір түрлерінің ғана сабақтары 
жерге жайылады. Тамыз-қыркүйек аралығында 
гүлдейді. Сондай-ақ жусаннан дәрілік зат, бояу, 
витамин мен эфир майы алынады (Қазақ әдеби 
тілінің сөздігі, 2011). 

Ендігі кезекте «жусан» лексемасынан туын-
дайтын ассоциациялық қабатқа тоқталмас бұрын 
бұл фитномнің этимологиясы туралы тоқталсақ. 

Б. Қалиев жусан фитномінің этимологиясын 
М. Қашқаридің «Диуани лұғат ат-түрк» еңбегі-
мен байланыстырады. Себебін ғалым былай тү-
сіндіреді: «М. Қашқаридің «Түркі тілдерінің сөз-
дігі» еңбегінде 30-дан асатын шипалық өсімдік 
атаулары жазылған. Мысалы, иір (egir) – «аир», 
андыз (anduz) – «девясил», жусан (japсан) – по-
лынь» (Қалиев, 1988: 283).

Жалпы жусан сөзінің түбірі жусау-жу-
са, яғни «қойдың жусауы» деп қарастырылса, 
«-н» – көне етістік жасайтын мардымсыз жұрнақ 
болуы мүмкін деген тағы бір болжам туындайды. 
«Есім негізді етістіктер есім негізді етістіктерге 
етістіктерден өзге сөз таптарынан жасалатын 
етістіктер жатады, олар арнайы жұрнақтар арқы-
лы көбінесе сын есімнен, зат есімнен, үстеулер-
ден, еліктеуіштерден, сондай-ақ одағайлардан 
жасалады. Соның ішінде тек кейбіреулері ғана 
санаулы есімдер мен етістіктерден туынды етіс-
тік жасайтын көне және мардымсыз жұрнақтар 
бар. Олар мыналар: -ан, -ен, -ын, -ін, -н» (Ысқа-
қов, 1974: 247).

С. Младенов болса жусан атауы өзіндік бел-
гілерге байланысты, яғни бұл өсімдік palić сөзі-
нің ащы, өртейтін дәміне байланысты пайда бол-
ған деп есептейді (1941). 

Ал орыс тіл білімінде полынь деп қоданы-
лады. Орыс тілінің этимологиялық сөздігінде 
жусан polĕti «жану» дегенді білдіретін сөзден 
шыққан. Фитонимнің атауы оған тән ащы дәм 

мен иістен туындаған. Өсімдік атауы жалпы сла-
вяндық ұқсас -pel, -pol, -pal түбірлерінен орыс 
тіліндегі күйдіру мәнін білдіретін paliti етісті-
гі пайда болған. Сондай-ақ ескі славян тілінен 
poleti – жану, күйдіру, өртеу мәнін білдіретін 
етістік шыққан. 

Фитонимнің пелын – палынь атауы жал-
пы славян тіліндегі -pel, -pol, -pal түбірлері 
paliti – өртеу, жандыру мағынасын білдіретін 
етістікпен тығыз байланысты. XI ғасырда пе-
лынъ – pelynь, содан кейін палын – palynь қол-
данылса, кейін полынь – polynь деп қолданылды 
(Шанский, Боброва, 1994: 245). 

Белорус тілінде де жусанды «палын» деп қа-
растырады. Этимологиялық сөздікте бұл фито-
нимге күшті иісі бар, дәмі ащы арамшөп деген 
анықтама берілген. Махэк болса оның шығуын 
жандыру, өртеу мағынасымен байланыстырған. 
Ол өсімдіктің жандыру, ащыту, күйдіру секілді 
қасиеттерін басты назарда ұстаған (Этымалагіч-
ны слоўнік беларускай мовы, 1993: 134). 

Ал қырғыз тілінде бұл фитонимнің атауы 
«эрмен, ак шыбак, шыраалжын» деген 3 нұсқада 
кездеседі. Қырғыз тілінің қысқаша этимология-
лық сөздігіне «эрмен» дәмі жағымсыз өсімдік 
деп қарастырылған. Өсімдік атауы эр және мен 
дейтін екі бөліктен тұрады. Ежелгі түркі тілінде 
эр етістігі «жек көру, кек алу» деген мағынаны 
білдірген (ДТС, 175). Осы етістікке -ман тірке-
сіп, эрмен сөзі қалыптасқан. “Дәмі жиіркенішті 
шөп” дегенді білдіретін сөз пайда болған (Сей-
дакматов,1988: 270).

	 «Ёвшан» деп түркмен тілі сөздігінде қа-
растырған. Көне мағынасында жусан сөзін хош 
иісі бар дала өсімдігі деп түсіндірген. Ежелгі 
орыс тілінде евшан, ал башқұрт тілінде юшан 
деген нұсқада көрсетілген. П.М.  Мелиоранс-
кий моңғолдарға дейінгі түрік тілінен кірген ең 
көне сөз деп есептейді. Радлов тікенді жусан деп 
анықтама беріп, атауын «завшан» деп көрсеткен 
(Шипова, 1976: 130). 

Кәдімгі жусанды халық арасында черно-
быльник деп атаған. Себебі қыста егістікте ап-
пақ қардың бетінде кепкен қара сабақтары ерек-
ше көрінеді екен. Бірақ чернобыльник атауы 
сабақтарының қаралығына ғана емес, әйелдер-
дің дәрілік негізде жиі қолданылуымен де бай-
ланыстырылған. Өйткені Ресей медицинасының 
қалыптасуына Шығыс медицинасы мен фило-
софиясындағы қара түс әйел дегенді білдірген. 
Осыдан бұл сөзді құрамына қарай бөлшектесек 
черн қара түске ғана емес, фитонимнің қасиеті-
не де қатысты болады. Сөз соңындағы был сөзі 



84

Қазақ дүниетанымындағы  «жусан» лексемасының лингвомәдени болмысы 

былые деген шөп мағынасын білдіретін сөзден 
шығуы мүмкін. 

Айта кететін бір жайт, орыс ғалымдары жу-
сан фитонимінің этимологиясын ашу барысында 
негізінен өсімдіктің қасиетіне, белгілеріне және 
өзіне ғана тән сипатына тоқталғанын аңғарамыз. 
Жусан фитонимің жанама түрде лаулау, жану 
мағынасында қарастырғандар да болған. Жалпы 
«жусан» фитонимін естігенде адам санасында 
туындайтын ассоциациялық қабаттар бар. 

Ассоциация дегеніміз – қоршаған ортаны 
тану барысында санада қалыптасатын таным-
дық сигналдар. Ассоциацияның көмегімен бұ-
рынғы мен жаңа қабылданған түсініктердің 
арасындағы байланысты тануға болады. Қан-
дай да бір этностың өзіне тән бітім-болмысын, 
өзіндік жеке пікірі мен білімін, әлеуметтің 
тигізер әсерін және рухани-танымдық байлы-
ғын көруге болады. Сонымен ассоциация жаңа 
бейнелерді қалыптастырады. Ассоциация адам 
ойының, танымының санада шағылысып, елес-
теуін тудырады. 

Ассоциация түзу үшін адамның жасы, жеке 
бас ерекшелігі, географиялық ахуалы, маманды-
ғы, білімі, және т.б. белгілері әсер етеді. Сондай-
ақ ұжымдық және этностық санада ол тұрақты 
және сөздердің байланысы әрқашанда қайтала-
нып тұрады. 

Ғалым А.А.  Леонтьев ассоциация туралы 
пікірін былай дәйектейді: «Ассоциация – жеке 
тұлғаның өзіндік тәжірибесі негізінде бір зат 
пен құбылыстың арасында болатын байланыс» 
(Леонтьев, 1997: 11). Демек ассоциация – дүние-
ні тану үшін пайдаланылатын психикалық амал-
дардың көмегімен іске асатын білімнің көзі. Сөз 
мағынасында ұшырасатын түрлі өзгерістерді, 
оның ауыспалы мағынада, ұғымдық не концеп-
тілік тұрғыдан қарастырылуын семантика мен 
психолингвистиканың ассоциативтік байланыс 
заңы тұрғысынан қарастыруға болады. 

А.П. Клименка, А.А. Залевская, Г. Гиздатов 
сияқты ғалымдар ассоциативтік қабатты тілдік 
және мағыналық тұрғыдан зерттеген. Ю.Н. Ка-
раулов болса тілдік тұлғаны нөлдік, орташа, жо-
ғары деп бөле отырып, ассоциативті қабатты ор-
таша деңгей деп есептейді. Себебі ол белгілі бір 
этностың ойлау жүйесінің санада көрініс таба-
тын орташа қатысымдық деңгейіне негізделеді. 
Сараптай келе «ассоциациялық қабат – семан-
тика-грамматикалық қатынастар мен бір этнос-
тың (бізде «қазақ» этносы) ғаламдық бейнесінің 
белгілі бір бөлігі. Жеке тұлға санасындағы тілдік 
жүйенің орналасуы, байланысуы лсы ассоциа-

циялық қабаттың көмегімен анықталады» (Аи-
това, 2015: 124). 

Жоғарыдағы ассоциацияға байланысты 
анықтамалармен танысып, «жусан» фитонимі-
нің тіл білімінде түзетін ассоциациялық қаба-
тына тоқталайық. Байқағанымыздай ассоциация 
түзу үшін зерттеу нысаны ойлауда танымдық 
деңгейге жетіп, санаға өзіндік сигналдар беруі 
қажет. Тіл білімінде ондай сигналдарды фра-
зеологизмдер мен мақал-мәтелдерден көреміз. 
«Жусан» лексемасының ассоциациялық қабаты 
фразеологизмдер, мақал-мәтелдер мен тілдік 
бірліктерден айқын көрінеді. 

Тілімізде асып-тасып кетпеуді, ілтипатты, 
сыпайы болуды, сондай-ақ, айыбын түсініп, жөн 
істің ығына жығыла білген адамның әрекетін дә-
ріптеу мағынасында «бетегеден биік, жусаннан 
аласа» тұрақты тіркесі қолданылады. Мысалы: 
Керек кезінде жұрт көзіне ызы-қиқы, қым-қуыт 
дүрбелеңдетіп бағатын өзге туыстары емес, 
төре басымен бетегеден биік, жусаннан ала-
са боп, тым-тырыс жүретін Әбілқайыр ілікті  
(Ә. Кекілбаев).

«Ұлық болсаң кішік бол» деп қандай лауа-
зымда болса да қара жұрттан бөлектенбеуге, 
менмендікке бой алдырмауға насихат еткен хал-
қымыз әрдайым бетегеден биік жусаннан аласа 
орташа, қарапайым жолды қадірлеген, қоңыр-
қай тіршілікті қош көрген. Ханы да, қарашасы 
да, байы да, кедейі де қарапайым, жұртшылық-
пен емен-жарқын араласқан. Мейманды күтіп, 
мұқтаждың қажетін өтеуге тырысқан. 

Бетегеден биік, жусаннан аласа. 1. Аласа, 
төмен. Сол тулап жүргендердің өздеріне ақ пат-
шадан елші келсінші, бетегеден биік, жусанан 
аласа боп, құрдай жорғаласын (Ә.  Кекілбаев 
«Үркер»). 2. Момын, жуас. Көп іс тындырса да 
менменсіп, көсемсіп кеуде соқпайтын «бетеге-
ден биік, жусаннан аласа» бірқалыпты, мінезі 
мен қалыпты жүріс-тұрысынан айнымайтын, 
азаматтар болады (Р.  Жәнібекұлы «Тұғырынан 
таймаған тұлға немесе «Азамат мерей»). 3. Тым 
сыпайы, кішіпейіл, ілтипатты. Керек кезінде 
жұрт көзіне ызы-қиқы, қым-қуыт дүрбелеңдетіп 
бағатын өзге туыстары емес, төре басымен бете-
геден биік, жусаннан аласа боп, тым-тырыс жү-
ретін Әбілқайыр ілікті (Ә. Кекілбаев «Үркер»).

Қой егіз туса, бір түп жусан артық шыға-
ды. Дана халқымыз айтқандай дүниеде әр нәр-
сенің несібесі бар. Сол себептен де бабаларымыз 
болар істе ырыс пен қайыр бар есептеген. 

Жусан – өсімдік. Күрделі гүлділер тұқымда-
сына жататын бұта тәрізді өсімдік. Халқымызға 



85

К.Қ. Күркебаев және т.б.

ата-бабадан таныс, емдік, қоректік қасиеті бар 
фитоним. Айнала от болатын. Жусан, күйреуік, 
раң, шоқта, жүзген, сексеуіл, жантақ, ажырық 
қара от (Ә.  Нұршайықов, Алтын.). Жусанның 
үлпілдегі езіліп, өлген үйректің басындай сал-
бырап қалған (Ш. Мұртазаев «Мылтықсыз май-
дан»). 

Жусан – атамекен. Халқымыз үшін жусан 
қасиетті өсімдік. Себебі жусан өсімдігінде Отан-
ның, ата жұрттың иісі бар. Жусанның бір уысы 
кіндік қаның тамған мекенді ұмыттырмайды. 
«Туған жер айныма осы қалпыңнан, Жусаның 
жұпар мен үшін артық алтыннан» (С. Иманасов, 
«Туған жер!»)

Сонымен қатар жусан туған жердің символы 
екеін дәлелдейтін аңыздар жетерлік. Соның бірі 
Волынь жылнамасындағы деректер негізіндегі 
Ғабдолла Құлқыбаевтың «Бір түп жусан» атты 
аңызына тоқталсақ. 

Сонау заманда Қыпшақ даласындағы дәуле-
ті тасып, мерейі асып жатқан бақытты көшпелі 
жұртты Саржан мен Артық деген екі ағайынды 
жігіт билеген екен. Бірақ қанша бай, дәулетті 
болғанмен, пендешілікке салынып қанағатсыз 
болған-мыс. Сөйтіп көрші жатқан орыс еліне 
шабуыл жасапты. Сол уақытта орыс жерін Вла-
димир Мономах есімді кінәз басқарған. Қан-
нен-қаперсіз той тойлап, думандатып жүрген 
Саржан мен Артықтың әскеріне Мономах әскері 
тұтқиылдан шабуыл жасап, қыпшақ ордасын ор-
тасына түсіреді. Бауырлар екі жаққа айырылып, 
бас сауғалауға тура келеді. Біраз уақыт өткен соң 
бауырларда туған жерге қайтатын күш пен мүм-
кіндік пайда болады. Қартайған Саржан туған 
жердің иісін, топырағын, табиғатын, тау-тасын 
сағынып, қайтыс болғанда бір түйір топырақ 
бұйырмай кете ме деп сары уайымға салынып, 
Артықтың есіне атамекен туралы ой салып, елі-
не аттанбаққа шешім қабылдайды. Содан сегіз 
қырлы, бір сырлы өнерлі жігітті тауып, оған Ар-
тыққа деген арнайы сәлемін айтады. Жас жігіт 
түрлі Саржанның «өзге жерде сұлтан болғанша, 
өз еліңде ұлтан бол» деген ата өсиетін жеткізіп, 
түрлі нақыл сөздер мен туған жер туралы әнде-
рін айта бастайды. Оның атамекенге деген сағы-
ныш сезімін оятып, жігерлендіруі сәтсіз болады. 
Сонда жас жігіт ет жүрегін елжіретіп, сағыныш 
сезімін оятып, мауқын басар деген ниетпен ал-
ған бір түп жусанын қойнынан алып шығады. 
Сол сәтте ескен самал жел жусанның құпиясын, 
қадір-қасиетін, құдіретін паш етеді. Жусанды 
құшырлана иіскеген Артықтың көзінен жас пар-
лап, туған жерге, елге деген сүйіспеншілік пен 

сағыныш сезімі маза бермейді. Көз жасы туған 
жерді көрмей тоқтамас деп жолға шығып, кіндік 
қаны тамған мекенге жетеді. 

Атақ-даңқы асқақтап, билігі тасып тұрған 
әміршінің жүрегінде, тулаған қанында атаме-
кенге, туған жердің тау-тасы мен ен даласына 
деген махаббатын жусан фитонимі қайта жақты. 
Отан-Анаға деген шексіз сүйіспеншілік сезімін 
қайта оятып, есін жиюына жусан өсімдігі себеп-
кер болды. 

Жусан – балалық шақ. Кең далада асыр са-
лып, жусанның жұпарын иіскеп өскен балада 
нағыз балалық шақтың болғаны. Себебі бала 
жусанның жұпарын қанып иіскеп, оны әлемнің 
кереметіне балап, асыр салып ойнауы осыған дә-
лел. Жусан лексемасының балалық шақтың сим-
волы екенін С.Мұратбековтың «Жусан иісі» шы-
ғармасынан байқаймыз. Шығармаға ер салсақ, 
әуелі балалық шақты, кейін сағынышты және 
ауыл бейнесін көреміз. Осы шығармадан дәлел 
ретінде үзінді келтірейік: ...Ағамның иісі сіңіп 
қапты. Бір түрлі жусанның иісі сияқты жақсы 
иіс... Онан бір кезде Аян: – Менен де жусанның 
иісі шығып тұрады, ағама тартқанмын. Міне, 
иіскеп көріңдерші, – деп өз омырауына тұмсы-
ғын тықты. 

Жусансыз жерді от деме, көжесіз елді тоқ 
деме. Төрт түлік азық ретінде жейтін шөптің 
пайдалысын және қасиеттісін қазақ халқы «от» 
деп атаған. Сондай-ақ ондай өсімдік төрт тү-
ліктің ішінде түйе мен қой малына өте пайдалы 
болған. Жусанның осындай қасиетін ескере оты-
рып, халқымыз «жусансыз жерді от деме, көже-
сіз елді тоқ деме» деп нақыл сөзбен дәйектеген. 

Жусан – құтқару операция. Жусан фитони-
мі туған жердің, сағыныштың символы іспетті, 
сондықтан өзге елде бұрыс жолға түсіп, өмір 
жолынан адасып, қиыншылық көрген еліміздің 
азаматтарына көмектесіп, Отанға аман-сау жет-
кізу үшін жасалған құтқару операциясы. Қиын-
шылықтан құтылып, аңсаған еліне атамекенге 
оралу үшін жасалған қадам болғандықтан атын 
«Жусан» деп қойған. Бұл жөнінде мақаладан 
үзінді келтірсем: «Жусан» деп аталатын осындай 
кезекті операция 5-6 қаңтар күндері өтіп, сәтті 
аяқталды (А. Асанкелдіұлы «Шам шырғалаңы»). 

Жусан – банк. Жоғарыда айтқандай жу-
сан – атамекеннің, туған жердің атрибуты. Сон-
дықтан елінің гүлденуін қалағандықтан банк 
қызметкерлері «Жусан» деп атауды басты мақ-
саты санаған. Демек «Jusan Bank» деп халық на-
зарын аударып, тұтынушыға сенімділікті сездір-
гісі келіп тұр. Сондай-ақ, осылай аталу арқылы 



86

Қазақ дүниетанымындағы  «жусан» лексемасының лингвомәдени болмысы 

банк халқымызға өзін үйіндегідей жайлы сезі-
нуін мақсат етеді.

Жусан – бағыт-бағдар. Табиғатпен етене 
жақын өмір сұрген халқымыз аспан денелері 
мен амал атауларына бөлек жусанның көмегімен 
жүретін бағыт-бағдарын да ажырата білген. Мы-
салы, халық даналығы бойынша аспанда жұлдыз 
көрінбей қалса, дүниенің төрт бұрышын жусан 
фитонимінің түбіне үйілген топырақ арқылы 
ата-бабамыз білген екен. Жусан өсімдігінің тө-
менгі бөлігінде үйілген топырақтың көмегі ар-
қылы жолаушы оңтүстік, солтүстік, батыс және 
шығысты бағытынан жаңылмай тапқан. Жусан 
фитонимінің көшпелі халық өмірінде компос-
тың қызметін атқарғанын да біуге болады. 

Лингвомәдени ұғым ақиқат дүниенің өзге-
ріске ұшырап, жаңарып отыратынын түсініп, 
адамға ақпарат беретін тілдік, философиялық 
және мәдени феномен десек болады. Демек «жу-
сан» тек қана өсімдік емес, ол тілдік тұрғыдан 
болмысы ашылған, ассоциативтік қабаты тілдік 
бірліктер арқылы бейнеленетін, танымдық дең-
гейде көрінетін лексема. 

Қорытынды

Тіл әр ұлттың тарихын, өзіне тән мәдениетін, 
ділі мен танымын, мінез-құлқын, салт-дәстүрі мен 
нанымын, тыйымын өз бойында сақтаған бүтін 
бір мәдениеттің көрінісі. Сол себептен танымдық 
тұрғыдан зерттеу өте маңызды. Тіл тек коммуни-
кативтік қызмет емес, ол этностың мәдениетіндегі 
ақпараттарды сақтаушы, жинаушы және келер ұр-
паққа жеткізуші қызметін де атқарады. 

Қазақ көркем ойлау жүйесіне тән қазақ та-
нымындағы жусан атауының лингвомәдени кон-
нотациясы, символдануы арқылы қалыптасқан 

ассоциативті-вербалды құрылымын қазақ бол-
мысын танытатын лингвомәдени код ретінде та-
нуға болады. 

Тіліміздегі «жусан» лексемасы санада ассо-
циациялық қасиетімен астасып, өзінің негізгі 
болмысын ашып, атамекен, сағыныш, бозбала, 
бағыт-бағдар, банк атауы сияқты адам танымын-
да әр түрлі бейнеленіп, ассоциациялық қабат 
құрайтын лингвомәдени бірлік. «Жусан» лек-
семасының ұлттық құндылығымыздағы бітім-
болмысы мен толық сипатын парамеологиялық 
және фразеологиялық тілдік бірліктер құрайды. 

Дала жұпарына айналған бұл фитоним көш-
пелі халқымыз үшін қасиетті. Өзге фитонимдер-
мен салыстырғанда, жусанның мағынасы, ауқы-
мы, емдік, қоректік секілді ерекшеліктері басым 
және лингвомәдени бірлік ретінде қарастыруға 
болатын лексема екеніне көзіміз жетеді. Мақала-
да көрсетілгендей жусан лексемасының лингво-
мәдени бейнесі оның емдік, қоректік қасиетінен 
өзге тілдік тұрғысынан да байқалады. 

Халықтың рухани және материалдық мәде-
ниетінің негізгі көзі – табиғат десек, сол байлық-
ты қастерлеп, тұрмыс-тіршілікте қажетімізге 
дұрыс пайдаланып, бітім-болмысын толықтай 
түсініп, қарапайым өмірде тұтына білген жөн. 
Бұндай мәліметтер тілдік қорда сақталып, ата-
дан балаға мұра ретінде жетіп отырған. Сол се-
бептен фитоним атауларын тілдің кумулятивтік 
қызметінде қарастыру керек. 

Бұл мақалада «тіл мен мәдениет» сабақтас-
тығы негізінде жусан фитонимінің атауы арқы-
лы ұлттың болмысын, таным көкжиегін тануға 
болады. Лингвомәдениеттану саласын зерттеген 
ғалымдардың еңбектеріне шолу жасап, жусан 
лексемасы осы ғылымның негізгі зерттеу ныса-
ны болатынына көз жеткіздік. 

Әдебиеттер

Гумбольд, В. Фон. (1985). Язык и философия культуры. Москва. Прогресс.
Брутян, А. (1973). Язык и картина мира. Философия науки, №1, С.108-110.
Elsina, S., Wilhel, V. (2002). Humboldt’s Philosophy of Language, Its Sources and Influence. Edwin Mellen Press.
Сейілхан, А. (2002). Қазақ тіліндегі этнографизмдердің лингвомәденитанымдық мәні: филол. ғыл. канд. дис.: 10.02.02. 

Алматы.
Ахметжанова, З.К. (2017). Лингвокультурология: теория и практика. Алматы. 
Әмірбекова, А. (2011). Қазіргі қазақ тіл біліміндегі жаңа бағыттар. Алматы. Елтаным.
Қазақ әдеби тілінің сөздігі (2011). Он бес томдық. 4-том. Алматы, 2011.
Қалиев, Б. (1988). Қазақ тіліндегі өсімдік атаулары. Алматы. Ғылым.
Ысқақов, А. (1974). Қазіргі қазақ тілі. Алматы. 
Младенов, С. (1941). Етимологически и правописенъ речникъ на българския книжовенъ езикъ. София. Книгоизд-во 

Христо Г. Данов – О. О. Д-во.
Шанский, Н.М., Боброва, Т.А. (1994). Этимологический словарь русского языка. Москва. Прозерпина. 
Этымалагічны слоўнік беларускай мовы (1993). Т. 8. Н-П/Г.А.Цыхун, Рэд.В.У.Мартынаў. Москва. Навука і тэхніка.



87

К.Қ. Күркебаев және т.б.

Сейдакматов, К. (1988). Кыргыз тилинин кыскача этимологиялык сөздүгү. Фрунзе. Илим.
Шипова, Е.Н. (1976). Cлoвapь Тюpкизмoв в Pуccкoм Языкe. Aлмa-Aтa. «Наука» KaзCCP.
Леонтьев, А.А. (1997). Общие сведения об ассоциациях и ассоциативных нормах. Словарь ассоциативных норм русс-

кого языка. Москва.
Аитова, Н. (2015). Ұлттық материалдық мәдениетке қатысты кейбір атаулардың ассоциациялық өрісі «Тілтаным» жур-

налы. №2. Б. 118-124. 

References

Aitova, N. (2015). Ulttyq materialdyq mädenietke qatıstı keibir ataulardyñ assotsiatsiialyq örisi [Associative Field of Some 
Terms Related to National Material Culture]. Tiltanym, Vol. 2, P. 124.

Akhmetzhanova, Z.K. (2017). Lingvokul’turologiya: teoriya i praktika [Linguoculturology: Theory and Practice]. Almaty.
Amirbekova, A. (2011). Qazirgi qazaq til bilimidеgi jaña bağyttar [New Directions in Modern Kazakh Linguistics]. Almaty: 

Eltanym.
Brutyan, A. (1973). Iazyk i kartina mira [Language and the Picture of the World]. Filosofskie nauki, Vol. 1, P. 108-110.
Elsina, S. (2002). Wilhelm von Humboldt’s Philosophy of Language, Its Sources and Influence. Edwin Mellen Press.
Etymalagіchny sloŭnіk belaruskai movy. (1993). T. 8. N–P [Etymological Dictionary of the Belarusian Language, Vol. 8. N–P]. 

Minsk. Navuka i tekhnika.
Humboldt, W. von. (1985). Iazyk i filosofiya kul’tury [Language and the Philosophy of Culture]. Moscow: Progress.
Leont’ev, A.A. (1997). Obshchie svedeniya ob assotsiatsiyakh i assotsiativnykh normakh [General Information on Associations 

and Associative Norms]. In: Slovar’ assotsiativnykh norm russkogo iazyka [Dictionary of Associative Norms of the Russian 
Language]. Moscow.

Mladenov, S. (1941). Etimologicheski i pravopisen rechnik na balgarskiya knizhoven ezik [Etymological and Orthographic 
Dictionary of the Bulgarian Literary Language]. Sofia. Khristo G. Danov Publishing.

Qaliev, B. (1988). Qazaq tilindegi ösіmdіk ataulary [Plant Names in the Kazakh Language]. Almaty. Gylym.
Qazaq ädebiet tiliniñ sözdigi. (2011). On bes tomdyq. 4-tom [Dictionary of the Kazakh Literary Language. 15-volume edition, 

Vol. 4]. Almaty.
Seidakmatov, K. (1988).  Kyrgyz tilinin kyskaça etimologiialyk sözdügü [Short Etymological Dictionary of the Kyrgyz 

Language]. Frunze. Ilim.
Seilkhan, A. (2001). Qazaq tilindegi etnografizmlеrdіñ lingvomädenitanymdyq mäni: filol. ğyl. kand. dis. [The Linguocultural 

Significance of Ethnographisms in the Kazakh Language: PhD Dissertation]. Almaty.
Shanskii, N.M., Bobrova, T.A. (1994).  Etimologicheskii slovar’ russkogo iazyka [Etymological Dictionary of the Russian 

Language]. Moscow: Proserpina.
Shipova, E.N. (1976). Slovar’ tiurkizmov v russkom iazyke [Dictionary of Turkisms in the Russian Language]. Alma-Ata. 

Nauka KazSSR.
Ysqaqov, A. (1974). Qazirgi qazaq tili [Modern Kazakh Language]. Almaty. 

Авторлар туралы мәлімет: 
Күркебаев Кенжетай – ф.ғ.к., аға оқытушы, Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті (Алматы, Қазақ-

стан, e-mail: kurkebaevk@gmail.com);
Ордабекова Хафиза  – ф.ғ.к., ассистент-профессор, Сүлейман Демирел университеті (Алматы, Қазақстан,  

e-mail: hafiza_1975@mail.ru);
Игиликова Сымбат – PhD докторант, аға оқытушы, Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті (Алматы, 

Қазақстан, e-mail: igilikkyzy@mail.ru). 
 
Information about the authors:
Kurkebayev Kenzhetay – Candidate of Philological Sciences, Senior Lecturer, Al-Farabi Kazakh National University (Almaty, 

Kazakhstan, e-mail: kurkebaevk@gmail.com);
Ordabekova Khafiza – Candidate of Philological Sciences, Assistant Professor, Suleyman Demirel University (Almaty, 

Kazakhstan, e-mail: hafiza_1975@mail.ru);
Igilikova Symbat  – PhD Student, Senior Lecturer, Al-Farabi Kazakh National University (Almaty, Kazakhstan,  

e-mail: igilikkyzy@mail.ru). 

Сведения об авторах:
Куркебаев Кенжетай – кандидат филологических наук, старший преподаватель, Казахский национальный универси-

тет имени аль-Фараби (Алматы, Казахстан, e-mail: kurkebaevk@gmail.com). 
Ордабекова Хафиза – кандидат филологических наук, ассистент-профессор, Университет имени Сулеймана Демире-

ля (Алматы, Казахстан, e-mail: hafiza_1975@mail.ru).
Игиликова Сымбат – PhD докторант, старший преподаватель, Казахский национальный университет имени аль-

Фараби (Алматы, Казахстан, e-mail: igilikkyzy@mail.ru). 

 Келіп түсті: 18 сәуір 2025 жыл
Қабылданды: 19 желтоқсан 2025 жыл


