
© 2025  Al-Farabi Kazakh National University 

ISSN 1563-0323, eISSN 2618-0782                                                  Филология сериясы. №4 (200).2025                                                  https://philart.kaznu.kz

182

МРНТИ 17.82.31					               https://doi.org/10.26577/EJPh2025200415

Е.А. Ломова1* , Г.Б. Сабирова2 , С.К. Серикова1

1Казахский национальный педагогический университет имени Абая, Алматы, Казахстан  
2Казахский национальный университет имени аль-Фараби, Алматы, Казахстан  

*e-mail: elena_lomova@mail.ru 

ЛИТЕРАТУРНЫЙ ТЕКСТ Ф. ДОСТОЕВСКОГО  
В ПРОЕКЦИИ МЕЖКУЛЬТУРНОЙ КОММУНИКАЦИИ

Целью статьи является исследование художественного наследия Ф. Достоевского в аспекте 
проблемы межкультурной коммуникации, весьма актуальной для современной филологической 
науки. Основная научная идея состоит в том, что при соприкосновении с иноязычной культурой 
возникает момент национальной идентификации, иное измерение самосознания, в результате 
чего актуализируется читательский интерес. В статье рассматривается взгляд Ф. Достоевского 
на европейскую цивилизацию в облике Германии как в ретроспекции, так и на современном ему 
этапе, его видение траектории исторического и культурного взаимовлияния Европы и России, а 
также его определение немецкой ментальности и психотипа русского человека, отображенных 
в его литературных текстах. В ходе работы над темой применялся метод рецептивной эстетики, 
а также методология герменевтики и историко-литературный метод, позволяющие обосновать 
достоверность полученных результатов, выводов и положений. Научная значимость работы со-
стоит в том, что её результаты могут послужить для дальнейшего исследования проблемы меж-
культурной коммуникации на новом материале творчества зарубежных и казахстанских авторов. 
Практическая значимость исследования видится в возможности его использования в преподава-
тельской и научной деятельности специалистов – филологов. В ходе проведенного исследования 
делается вывод о том, что в художественных произведениях Ф. Достоевского содержится глу-
бокий анализ общей траектории европейского развития в проекции образа Германии и немец-
кого мира в целом. Использование контрастного, инонационального фона подчеркивает яркое 
отличие русского характера с его иррациональностью, страстностью и непредсказуемостью. Но 
при этом возникает парадоксальная ситуация, когда герои Ф. Достоевского отвергают запад-
ную добродетель в духе меркантилизма и непрерывного приумножения денежного капитала, но 
при этом не предлагают никакой позитивной альтернативы, кроме стремления к неограниченной 
свободе и отказа от доводов рассудка. Но, тем не менее, литературные произведения Ф. До-
стоевского в полной мере подтверждают его концепцию о незавершенности русской натуры, её 
способности, совмещать в себе множество противоположностей и её потенции к собственной 
национальной эволюции в соответствии с общечеловеческими гуманистическими идеалами.

Ключевые слова: межкультурная коммуникация, концепция общеевропейского развития, 
иноязычная культурная среда, национальное мировосприятие, психотип личности. 

E.A. Lomova1*, G.B. Sabirova2, S.K. Serikova1

1Abai Kazakh National Pedagogical University, Almaty, Kazakhstan  
2Al-Farabi Kazakh National University, Almaty, Kazakhstan  

*e-mail: elena_lomova@mail.ru 

 F. Dostoevsky’s Literary Text in the Context  
of Intercultural Communication

The purpose of the article is to study the artistic heritage of F. Dostoevsky in the aspect of the 
problem of intercultural communication, which is very relevant for modern philological science. The 
main scientific idea is that when you come into contact with a foreign language culture, there is a mo-
ment of national identification, a different dimension of self-awareness, as a result of which the reader’s 
interest is actualized. The article examines F. Dostoevsky’s view of European civilization in the guise 
of Germany both in retrospect and at his present stage, his vision of the trajectory of historical and 
cultural mutual influence between Europe and Russia, as well as his definition of the German mentality 
and the psychotype of the Russian person reflected in his literary texts. During the work on the topic, 
the method of receptive aesthetics, as well as the methodology of hermeneutics and the historical and 
literary method were used to substantiate the reliability of the results, conclusions and provisions. The 
scientific significance of the work lies in the fact that its results can serve for further research of the prob-
lem of intercultural communication on the new material of creativity of foreign and Kazakhstani authors. 

https://doi.org/10.26577/EJPh2025200415
https://orcid.org/0000-0002-4890-7715
https://orcid.org/0009-0000-0268-9735
https://orcid.org/0000-0002-8825-0121
mailto:elena_lomova@mail.ru
mailto:elena_lomova@mail.ru


183

Е.А. Ломова и др.

The practical significance of the research is seen in the possibility of its use in the teaching and scientific 
activities of philologists. In the course of the conducted research, it is concluded that in the works of art 
F. Dostoevsky provides an in-depth analysis of the general trajectory of European development in the 
projection of the image of Germany and the German world as a whole. The use of a contrasting foreign 
background underscores the sharp contrast between the Russian character marked by irrationality, pas-
sion, and unpredictability and Western rationality. Yet a paradox emerges: Dostoevsky’s characters re-
ject Western “virtue” grounded in mercantilism and the accumulation of capital but offer no constructive 
alternative beyond the pursuit of unlimited freedom and the rejection of reason. But, nevertheless, the 
literary works of F. Dostoevsky’s concept of the incompleteness of Russian nature, its ability to combine 
many opposites and its potential for its own national evolution in accordance with universal humanistic 
ideals is fully confirmed.

Keywords: intercultural communication, the concept of pan-European development, foreign lan-
guage cultural environment, national worldview, personality psychotype.

Е.А. Ломова1*, Г.Б. Сабирова2, С. К. Серикова1

1Абай атындағы Қазақ ұлттық педагогикалық университеті, Алматы, Қазақстан  
2Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті, Алматы, Қазақстан  

*e-mail: elena_lomova@mail.ru 

 Мәдениетаралық коммуникация мәнмәтініндегі  
Ф. Достоевскийдің әдеби мәтіні

Бұл мақаланың мақсаты – Ф. Достоевскийдің көркем мұрасын мәдениетаралық коммуника-
ция мәселесіне қатысты қарастыру, бұл қазіргі филологиялық ғылым үшін өте маңызды тақырып. 
Зерттеудің негізгі идеясы – шетелдік мәдениетпен байланыс ұлттық сәйкестендіру сәтін, өзін-өзі 
танудың басқа өлшемін тудырады, бұл оқырмандардың жаңаруына әкеледі. Мақалада Ф. Дос-
тоевскийдің еуропалық өркениетке көзқарасы, Германияның мысалында, ретроспективада да, өз 
заманында да, Еуропа мен Ресей арасындағы тарихи және мәдени өзара әрекеттесу траектория-
сы туралы көзқарасы, сондай-ақ оның әдеби мәтіндерінде көрсетілгендей неміс менталитеті мен 
орыс тұлғалық типін анықтауы қарастырылады. Бұл тақырыпты зерттеуде алынған нәтижелер-
дің, қорытындылардың және ұсыныстардың негізділігіне мүмкіндік беретін рецептивті эстетика 
әдісі, сондай-ақ герменевтика әдіснамасы және тарихи-әдеби әдіс қолданылды. Бұл жұмыстың 
ғылыми маңыздылығы шетелдік және қазақстандық авторлардың еңбектерінен алынған жаңа 
материалдарды пайдалана отырып, мәдениетаралық коммуникацияны одан әрі зерттеу мүмкінді-
гінде жатыр. Бұл зерттеудің практикалық маңыздылығы оны филологтардың оқыту және зерттеу 
қызметінде пайдалану мүмкіндігінде жатыр. Зерттеу Федор Достоевскийдің еңбектері Германия 
мен тұтастай алғанда неміс әлемінің бейнесінде көрініс тапқан еуропалық дамудың жалпы траек-
ториясын терең талдауды ұсынады деген қорытындыға келеді. Қарама-қарсы, шетелдік фонды 
пайдалану орыс мінезінің таңғажайып ерекшелігін, оның иррационалдылығын, құмарлығын және 
болжауға келмейтіндігін көрсетеді. Бірақ парадоксалды жағдай туындайды: Достоевскийдің ке-
йіпкерлері меркантилизм және ақша капиталының үнемі жиналуы рухында батыс ізгілігін жоққа 
шығарады, бірақ шексіз бостандыққа ұмтылудан және рационалды дәлелдерден бас тартудан 
басқа оң балама ұсынбайды. Соған қарамастан, Достоевскийдің әдеби шығармалары оның орыс 
табиғатының толық еместігі, оның көптеген қарама-қайшылықтарды қабылдау қабілеті және әм-
бебап гуманистік идеалдарға сәйкес өзінің ұлттық эволюциясының әлеуеті туралы тұжырымда-
масын толық растайды.

Түйін сөздер: мәдениетаралық қарым-қатынас, жалпыеуропалық даму тұжырымдамасы, 
шеттілді мәдени орта, ұлттық дүниетаным, тұлға психотипі.

Введение

В литературоведческой науке межкультур-
ная коммуникация понимается в концепции 
взаимообогащающего диалога культур. В лите-
ратурном тексте, насыщенном образами и харак-
терами героев, принадлежащих к иноязычной 
культурной среде, живет поиск ответов на во-
просы о другой идентичности, другом мировоз-
зрении и взгляде на чужую действительность. 

Актуальность обращения к проблеме меж-
культурной коммуникации мотивируется тем, 
что полноценное погружение в мир идей и худо-
жественных образов литературы другой страны 
способно пробудить национальное мировоспри-
ятие. В этом случае возникает момент иденти-
фикации, когда сопереживание ментальности 
и образу иноязычного мира, представленного в 
литературном тексте, делает его как бы своим, 
и на том этапе духовный и культурный кругозор 



184

Литературный текст Ф. Достоевского в проекции межкультурной коммуникации

реципиента расширяется и делает его взгляд на 
мир и на себя самого значительно многограннее 
и красочнее.

Целью данной статьи является раскры-
тие концепции межкультурной коммуникации 
на материале художественных произведений 
Ф.Достоевского, в которых присутствует «не-
мецкая тема», так как именно Германия во мно-
гом олицетворяла для него сущность европей-
ского культурного развития. 

Правомерность обращения к данной теме 
объясняется тем, что Ф. Достоевский с крайним 
интересом относился к особенностям историче-
ского взаимодействия русской и западной куль-
тур и пришёл к внутреннему убеждению, что 
своеобразием русской национальной традиции 
является её «действительная всеотзывчивость 
к лучшим достижениям европейской цивилиза-
ции» (Достоевский, 1972-1990: Т. 23, 31).

Раскрытие избранной темы предусматривает 
решение следующих конкретных задач: 

- исследовать взгляд Ф. Достоевского на 
европейский путь развития в его исторической 
ретроспекции и с точки зрения современной пи-
сателю эпохи; 

- рассмотреть трактовку Ф. Достоевского 
немецкой ментальности и образа Германии как 
символа европейского пути развития;

- проанализировать концепцию русского пи-
сателя относительно перспектив культурного 
взаимодействия России и Европы;

- обосновать видение Ф. Достоевского при-
роды русского характера и психотипа русского 
человека.

Объектом исследования является литератур-
ное наследие русского классика в траектории 
межкультурной коммуникации.

Предмет исследования составили художе-
ственные произведения Ф. Достоевского, в част-
ности, «Бедные люди», «Подросток», «Унижен-
ные и оскорбленные», «Двойник», «Записки из 
Мертвого дома», «Игрок», в которых действуют 
немецкие персонажи и раскрывается образ не-
мецкого мира.

Новизна предлагаемой работы состоит в по-
пытке рассмотреть литературное творчество 
русского классика в парадигме актуальной на 
современном этапе проблемы межкультурной 
коммуникации. 

Материалы и методы

При проведении данного исследования ис-
пользовался метод рецептивной эстетики, ко-

торая рассматривает художественно-литератур-
ную традицию как результат коммуникативного 
взаимодействия между повествовательным кон-
текстом и его реципиентом. Кроме этого, анализ 
творчества Ф. Достоевского в аспекте межкуль-
турного диалога производился с опорой на ме-
тодологию герменевтики, включающей принцип 
диалогичности в смысле контакта автора лите-
ратурного текста и его читателя, принцип эмо-
циональности, когда возникают эстетические 
чувства при общении с художественным матери-
алом, принцип контекстуальности и культуроло-
гичности, предусматривающий погруженность 
в определенную культурную, историческую и 
национальную среду, предложенную автором, а 
также принцип вариативности, который соотно-
сится со степенью осведомленности интерпре-
танта о сущности исторических и культурных 
событий, изложенных в литературном произве-
дении.

Работа над исследуемой темой также осу-
ществлялась с применением историко-литера-
турного метода, рассматривающего художе-
ственный текст не только как продукт своего 
времени, но и в траектории меняющегося исто-
рического и социального контекста.

Материалом для исследования стали ху-
дожественные произведения Ф. Достоевского, 
раскрывающие его взгляд на концепцию меж-
культурной коммуникации между Россией и 
остальным европейским миром в аспекте интер-
претации немецкой ментальности и образа не-
мецкого мира. 

Литературное наследие русского писателя 
было выбрано на том основании, что позволяло 
рассмотреть его точку зрения на европейский 
путь развития как в прошлом, так и на совре-
менном этапе, охарактеризовать его видение 
перспектив культурного взаимодействия России 
и Европы и выявить особенности немецкой на-
циональной традиции как части европейской, а 
также определить позицию Ф. Достоевского по 
отношению к природе русского национального 
характера и его особенностям.

Обзор литературы

Межкультурная коммуникация впервые ста-
ла предметом научного исследования со второй 
половины прошлого столетия (Gorder, 1989; 
Gudykunst, 1977). Это было связано с тем фак-
том, что после второй мировой войны особенно 
усилился интерес к другим странам и культурам. 
С этого периода начали осуществляться мас-



185

Е.А. Ломова и др.

штабные теоретические исследования феномена 
межкультурной компетенции и было введено в 
научный оборот такое понятие, как «культур-
ный шок», предложенное североамериканским 
ученым Калерво Обергом (Леонтович 2009; Уте-
хина 2011).

Идея о возможных этапах постепенного пре-
одоления культурного шока и адаптации к но-
вой иноязычной национальной традиции легла 
в основу разрабатываемых моделей межкуль-
турной коммуникации, в частности, в работах 
Дж.Гарднера и Б.Спицберга.

Были предложены основные характеристики 
индивида, компетентного в позитивном меж-
культурном общении и методы оценивания его 
уровня (Gardner, 1962; Spitzberg, Gupach, 1984). 
Он должен обладать способностью объектив-
ного отношения к родной культуре и иметь до-
статочный уровень культурного самосознания, 
иметь кросс-культурную осведомленность, а 
также обладать эмоциональной стабильностью 
и экстраверсией.

В итоге было сделано заключение о том, что 
развитие межкультурной коммуникации харак-
теризуется нелинейной траекторией и совершен-
ствуется в течение всей человеческой жизни.

В исследованиях, посвященных межкуль-
турной коммуникации, прослеживались два 
направления (Черняк, 2016). Первое изучало 
формирование этой компетенции в условиях 
практического погружения в иноязычную среду, 
а второе – использовало в качестве эксперимен-
тального материала учебную аудиторию. В ре-
зультате было установлено, что даже длитель-
ный период пребывания в иноязычной среде не 
приводит к явному снижению этноцентризма, 
а, напротив, межкультурные контакты, связан-
ные с процессом обучения, дают ощутимое по-
вышение этнорелятивизма (Fantini, 2007; Popa, 
Butnaru, Cozma, 2008; Филонова, 2013).

При обращении к художественному твор-
честву писателя навыки межкультурной ком-
муникации формируются не в случае прямого 
контакта с представителями иной языковой и 
культурной традиции, а опосредованно, с помо-
щью образной системы литературного текста.

Исследования таких видных представите-
лей российской филологии, как, в частности, 
М.  Бахтин, Ю.  Лотман, Р.  Якобсон и многих 
других, предоставили широкую теоретическую 
базу для анализа художественного произведе-
ния в широком контексте межкультурной ком-
муникации.

В работах Х.Г.  Гадамера был предложен 
герменевтический подход, который связывал 
анализ литературного текста с осмыслением тех 
культурных предпосылок, которые определяли 
специфику авторского взгляда на окружающий 
мир (1988). 

Казахстанское литературоведение также ак-
тивно исследует проблему взаимодействия раз-
личных литератур в проекции межкультурной 
коммуникации, и в этом смысле большой вклад 
внесен известным отечественным учёным Свет-
ланой Ананьевой (2022).

Результаты и обсуждение

В своем художественном творчестве и в 
«Дневнике писателя» Ф.Достоевский развивал 
мысль о том, что Европа и Россия не являются 
культурно чуждыми. Он полагал, что сознании 
образованного русского человека европейская 
цивилизация является источником всеобщего 
мирового прогресса, и потому «Европа нам вто-
рое Отечество «..» ведь всё, решительно всё, что 
есть в нас развития, науки, искусства, граждан-
ственности, человечность, всё, всё ведь это от-
куда» (Достоевский, 1972-1990: Т. 5, 51).

В романе «Подросток» Версилов говорит о 
том, что русскому человеку в Европе дорого её 
славное прошлое, «эти старые чужие камни, эти 
чудеса старого мира» (Достоевский, 1972-1990: 
Т. 13, 377). Но он с горечью отмечает, что дух 
Европы очень изменился, и у европейцев теперь 
другие мысли и чувства, и они перестали доро-
жить старыми камнями» (Достоевский, 1972-
1990: Т. 13, 372), и потому во сне он явственно 
слышит звон похоронного колокола, который 
печально раздаётся над европейским простран-
ством. Европа, которая для Ф.  Достоевского 
была родиной вдохновенного человеческого 
духа и высоких идеалов общечеловеческого гу-
манизма, пораженчески уступала место совсем 
другой Европе с доктриной доминирования ус-
редненных вкусов и низкопробных стандартов.

Наиболее ярким олицетворением такой но-
вой Европы стала для Ф. Достоевского прежде 
всего Германия, в которой, по его мнению, на-
блюдались «мельчание личности и <…> поте-
ря старого национального духа» (Достоевский, 
1972-1990: Т. 30(1), 31). Корни этих явлений 
писатель усматривал в откровенном немецком 
милитаризме, возрастающем шовинизме, и это 
выглядело в его глазах как очевидное преда-
тельство великих завоеваний и гуманистических 



186

Литературный текст Ф. Достоевского в проекции межкультурной коммуникации

традиций немецкой философии, литературы и 
культуры в целом.

Изначально образ Германии формировался в 
сознании и культурной памяти Ф. Достоевского 
на так называемом книжном опыте и находил-
ся под сильным воздействием художественного 
мира Ф. Шиллера, В. Гёте и В. Гюго.

Далее германский мир предстал в литера-
турном наследии Ф.Достоевского в проекции 
его непосредственных жизненных впечатлений 
и эмоциональных реакций. Поездки русского 
писателя в Германию носили регулярный харак-
тер, а в период 1861 по 1871 годы он жил там 
постоянно. Реальная, а не книжная Германия от-
крылась Ф.Достоевскому, когда годы романти-
ческих увлечений юности остались позади и он 
был уже зрелым сорокалетним человеком.

Надо сказать, что уже ранние литератур-
ные тексты Ф.  Достоевского знакомят читате-
ля с образами представителей немецкой нации. 
В романе «Бедные люди» Макар Девушкин 
встречает на одной из петербургских улиц нем-
ца-шарманщика. В «Двойнике» в качестве пер-
сонажей – немцев выступают доктор медицины 
и хирург Рутеншпиц, к которому обращается за 
помощью господин Голядкин, а также Каролина 
Ивановна, сдававшая ему квартиру. В «Хозяйке» 
писатель встречается с «по-немецки честным и 
аккуратным» Шпицем и его дочкой Тинхен.

В «Записках из Мертвого дома» немецкие 
персонажи вовлечены в драматическую сюжет-
ную коллизию. Заключенный Баклушин расска-
зывает в девятой главе, как он оказался в тюрьме 
из-за убийства местного немца. Его романтиче-
ские отношения с миловидной немочкой Луизой 
могли закончиться счастливым брачным сою-
зом, которому помешал её дальний родственник, 
уже пожилой, но богатый часовщик Шульц. Он 
решил жениться на девушке, и её выбор скло-
нился в сторону состоятельного родственника: 
«он богатый, и это для меня счастье» (Достоев-
ский, 1972-1990: Т. 4, 101). Баклушин не захотел 
отступиться от девушки, в гневе навёл на Шуль-
ца пистолет, и драматическая сцена завершилась 
случайным убийством, в которое сам законопос-
лушный немец был не в состоянии поверить, так 
как «это строго запрещено и чревато наказани-
ем» (Достоевский, 1972-1990: Т. 4, 103).

В романе Ф.  Достоевского «Униженные и 
оскорбленные» в ироническом и почти коме-
дийном ключе представлена целая галерея не-
мецких персонажей в качестве завсегдатаев кон-
дитерской Миллера. Среди них были слесари, 

булочники, красильщики, шляпные мастера, а 
также самостоятельные владельцы отдельных 
производств и ремесел –«все люди патриархаль-
ные в немецком смысле слова» (Достоевский, 
1972-1990: Т. 3, 172).

Патриархальная атмосфера немецкой кон-
дитерской поддерживалась тем, что к посети-
телям выходил сам радушный хозяин, его дети 
и собаки, «и все были между собой знакомы, 
и все взаимно уважали друг-друга, «…» гости 
углублялись в чтение немецких газет, за дверью 
в квартире хозяина трещал Августин, наигры-
ваемый на дребезжащих фортепианах старшей 
хозяйcкой дочкой, белокуренькой немочкой в 
локонах, очень похожей на белую мышку» (До-
стоевский, 1972-1990: Т. 3, 182).

Однако в личностях немецких персонажей в 
романе Ф.Достоевского «Униженные и оскор-
бленные» важно подчеркнуть те эстетические 
ценности, которые остались для него очень 
значимыми после соприкосновения с немецкой 
философией и литературной традицией. Так, 
Генрих в ходе развития сюжета обнаруживает 
своё подлинное человеческое благородство, ког-
да протягивает руку помощи Нелли и её мате-
ри, брошенной и обманутой князем Валковским. 
Сам автор говорит о нем, что он «идеальный че-
ловек, братец Шиллеру, поэт, в то же время ку-
пец, молодой мечтатель, одним словом – вполне 
немец…» (Достоевский 1972-1990: Т. 3, 336).

Но всё же в другом романе «Игрок» 
Ф.Достоевский подчёркивает всё то, что его рус-
ская натура решительным образом не принимала 
в немецком характере и образе жизни.

Он гневно обличает ограниченность и кос-
ность немецкого филистёрства, погрязшего в 
пошлости быта и всяческом делячестве. В таком 
благонравном семействе «есть свой фатер, ужас-
но добродетельный «…» что и подойти к нему 
страшно «…» У фатера есть семья «...» по вече-
рам читают вслух нравоучительные книги «…». 
Все работает, как волы, и все хотят деньги «...» 
фатер рассчитывает на старшего сына, чтобы 
ему ремесло иль земельку передать, для этого 
дочери приданого не дают «…» младшего сына 
продают в кабалу аль в солдаты, и деньги при-
общаются к домашнему капиталу «…» старший 
сын сам превращается в добродетельного фате-
ра, и начинается та же история» (Достоевский, 
1972-1990: Т. 5, 225-226).

В подобии этой так называемой добродетели 
Ф.Достоевский видит очевидную пошлость че-
ловеческого существования, узость жизненных 



187

Е.А. Ломова и др.

интересов и стремлений, а также полное отсут-
ствие творческой фантазии и индивидуальной 
личной свободы.

Такой жизненной философии противосто-
ит русский персонаж романа «Игрок» учитель 
Алексей Иванович: «Я уж лучше хочу дебоши-
рить по-русски, разживаться на рулетке «…» 
мне самому деньги нужны, я не считаю себя 
чем-то необходимым или придаточным капита-
лу…» (Достоевский, 1972-1990: Т. 5, 225-226).

Русский игрок готов в любую минуту расстать-
ся с выигранным денежным капиталом и начать 
все сначала, так как игра для него – это долгождан-
ная возможность поиграть в рулетку с самой судь-
бой: «мною вдруг «…» овладела ужасная жажда 
риска» (Достоевский, 1972-1990: Т.5, 224).

Но азарт игры не приносит Алексею Ивано-
вичу чувство удовлетворения. Его натура пере-
живает гамму самых острых ощущений, но не 
насыщается ими, а только еще больше раздража-
ется и требует их с утроенной силой. В процес-
се азартной игры Алексей Иванович готов по-
ступиться абсолютно всем: «я выиграл и опять 
поставил на всё: и прежнее, и выигрыш «…» 
стояла на ставке вся моя жизнь» (Достоевский, 
1972-1990: Т. 5, 292).

В этом остром состоянии захватывающей 
игры на слепую удачу в полной мере проявляет-
ся сущность русской натуры Алексея Ивановича, 
которому жизнь в европейской Германии кажется 
невыносимо скучной и серой, если в ней нет аван-
тюрного поединка с собственной судьбой: «сижу 
в этом унылом городишке (О, как унылы герман-
ские городишки!) «…» мне кажется порой «…» 
вот-вот опять грянется буря «…» и я выскочу 
опять из порядка и чувства меры и закружусь, за-
кружусь…» (Достоевский, 1972-1990: Т. 5, 291).

Человеческая природа русского игрока не 
желает ни в чем знать меры: не в игре, не в день-
гах, не в любви, и это вызывает откровенное не-
допонимание и отталкивает от него окружаю-
щих немцев, французов и англичан.

Страсть в рулетке в полной мере отвечала 
психотипу самого русского писателя. Он при-
знавался в том, что испытывал острое наслаж-
дение, когда заглядывал в головокружительную 
бездну и дерзко бросал вызов своей судьбе: «…» 
натура моя подлая и слишком страстная, везде-
то и во всём я до последнего предела дохожу» 
(Достоевский, 1972-1990: Т. 28(2), 207).

Многие иностранные персонажи в романе 
производят негативное впечатление на читателя. 
В частности, воплощением самой отвратитель-

ной для русского писателя меркантильности, ду-
ховно сросшейся с буржуазной средой, является 
образ m-le Blanch, о которой сам игрок говорил, 
что «не мог представить себе что-нибудь в свете 
расчётливее, скупее и скалыднее» (Достоевский, 
1972-1990: Т. 5, 303).

Однако есть в романе «Игрок» и предста-
вители европейского мира, которые вызывают 
симпатии и читателей, и самого Алексея Ивано-
вича. Среди них англичанин мистер Астлей, за-
стенчивый, замкнутый, но способный проявить 
доброту и готовность помочь. Однако, несмотря 
на своё позитивное отношение к русским, и он 
совершенно не в состоянии «выскочить из по-
рядка вещей и чувства меры», понять русскую 
ментальность и тем самым сохраняет заштам-
пованное заблуждение в том, что «русские без 
европейцев ничего не знают и ни к чему не спо-
собны» (Достоевский, 1972-1990: Т. 5, 297).

Все сюжетные события происходят в рома-
не «Игрок» в вымышленном немецком городе 
Рулетенбурге, но в ходе развития действия упо-
минаются и другие немецкие города – Гамбург, 
Дрезден. Ф. Достоевский изображает среди сво-
их персонажей представителей самых различ-
ных европейских стран – немцев, французов, 
англичан, поляков, так как в авторскую задачу 
входит желание противопоставить Европе со-
временную Россию. В силу этого национальный 
характер европейцев сравнивается в художе-
ственном контексте писателя с русским.

Ф.  Достоевский в своём художественном 
творчестве проводил мысль о том, что русский 
характер принципиально отличается от западно-
европейского тем, что в нём доминирует ирра-
циональное, стихийное начало. Именно в этом 
русский писатель усматривал причину того, что 
страсть к рулетке не способна полностью захва-
тить сознание и душу европейца. В русских, по 
его мнению, нет преобладания западного сухого 
расчёта и благоразумия: «русский не только не 
способен приобретать капиталы, но даже и рас-
точает их как-то зря и безобразно» (Достоевский 
1972-1990: Т. 5, 225).

Русский игрок в одноимённом романе 
Ф.Достоевского действительно нуждается в 
деньгах, но не в духе терпеливого немецкого на-
копления денежного капитала.

Во-первых, он явственно осознал тот факт, 
что именно деньги при нынешнем обществен-
ным устройстве являются самым эффективным 
средством, чтобы добиться уважения, почитания 
и всяческой похвалы по отношению к себе и в 



188

Литературный текст Ф. Достоевского в проекции межкультурной коммуникации

итоге ощутить себя «в числе человеков» (Досто-
евский, 1972-1990: Т. 3, 312). Но, кроме того, для 
героя Ф.Достоевского крайне важно само психо-
логическое состояние игры на деньги, ожидание 
шальной удачи, чувство предельного экстаза, 
острого азарта, но выигранные деньги как до-
стигнутый наконец реальный результат теряют 
для него всякую ценность.

Отсутствие способности рационально взгля-
нуть на себя со стороны и желание жить только 
всепоглощающей стихией страсти свойствен-
но всей системе художественных персонажей 
романа «Игрок», что приводит их к драмати-
ческим последствиям, а сам Алексей Иванович 
становится постояльцем долговой тюрьмы. В 
результате возникает довольно парадоксальная 
ситуация, когда русский человек в лице Ф. До-
стоевского и его героев активно отвергает док-
трину так называемой западной добродетели, 
сущность которой в непрерывном приобрете-
нии и приумножении денежного капитала. Она 
открыто презирается в европейцах как недо-
стойная жизненная цель, но взамен русский че-
ловек не предлагает западному миру никакой 
позитивной альтернативы. Стремление к личной 
неограниченной свободе, желание отбросить 
сухие доводы рассудка и жить необузданными 
страстями, а также счастливое обретение лёгких 
денег в виде выигрыша оборачивается «русским 
безумием» (Тарасов, 1994: 20) и бездумным рас-
точительством всего, прежде приобретенного.

Стремление избавиться от рабства меркан-
тильной филистерской жизни и обрести желан-
ную, никем не контролируемую свободу при-
водит к тому, что сам русский игрок Алексей 
Иванович самым прозаическим образом стано-
вится «бесправным служителем рулетки, её ра-
бом, её слугой, её функцией» (Тарасов 1994: 19).

Ф.  Достоевский однозначно считал капита-
лизм страшной болезнью как европейской, так 
и общечеловеческой цивилизации в целом. Её 
будущее он связывал с осознанной привержен-
ностью идеалу добровольного единения людей в 
их братской общине. Отсюда мир денег и вещей 
не может быть выше нравственного начала лич-
ности и никакое материальное благополучие не 
должно являться её самоцелью. 

Заключение

Проведённое исследование позволяет сде-
лать вывод, что концепт «русской всеотзывчи-
вости», который разделял Ф.  Достоевский, на-

ходит художественное воплощение в характерах 
его литературных героев.

Русский писатель очень внимательно следил 
за общей траекторией европейского развития, и 
в нём все более возрастала ностальгия по живот-
ворящей атмосфере прежней Европы, которая 
стала в его бытность всё более принимать фило-
софию меркантилизма и уступать проповеди так 
называемой «эгоистической жизни» (Борисова, 
1988: 145), которую навязывал ей уверенно на-
ступающий капитализм, особенно ярко про-
являющийся в культурной обстановке и обще-
ственно-политическом устройстве Германии. В 
подобном проявлении немецкого образа жизни 
русский писатель усматривал типично нацио-
нальное явление, которое совсем не отменяло 
проявлений благородства и духовности, отсыла-
ющих к великим завоеваниям немецкой филосо-
фии и литературы в лице В.Гегеля, Ф.Шиллера и 
В. Гёте. Этот прежний образ Германии так и не 
смог умереть в душе Ф.Достоевского, так как не-
мецкая культурная традиция оказала решающее 
влияние на его мировоззрение.

Образ Германии в восприятии русского пи-
сателя нашёл многогранное воплощение в его 
художественном творчестве. Однако надо от-
метить, что немецкие персонажи не занимают 
центрального места в его литературных текстах. 
В обрисовке их характеров очевидна некая ста-
тичность и отсутствие тех глубоких психоло-
гических противоречий, которые свойственны 
русским героям, и отсюда они предстают в ху-
дожественном нарративе некими статистами, 
которые лишь подчёркивают «глубину и много-
мерность русской драмы» (Тарасов, 1994: 21) 
Но, тем не менее , это убедительно доказывает 
факт того, что они являются неотъемлемой ча-
стью объективной действительности, в которой 
пребывал Ф.Достоевский.

Выбранный писателем контрастный фон 
позволяет ему подчеркнуть самое яркое, с его 
точки зрения, отличие русских национальных 
свойств: иррациональность, страстность, не-
предсказуемость и безудержность.

Сравнивая европейский и русский харак-
теры в процессах их исторического развития, 
Ф.Достоевский приходит к выводу, что нацио-
нальные характеры французов, немцев и англи-
чан приобрели некую законченную форму, в то 
время как русский характер такой исторической 
завершенности не получил. 

Он считал, что русский человек должен стре-
миться к преодолению этой незавершённости, и 



189

Е.А. Ломова и др.

в его натуре усматривал уникальный националь-
но-типический факт, который говорил о способ-
ности совмещать в себе множество противопо-
ложностей, что давало возможность отыскать 
свой собственный национальный путь движения 
к более высоким гуманистическим общечелове-
ческим идеалам.

В целом надо сказать, что исследование про-
блемы межкультурной коммуникации на лите-
ратурном материале как русской классики, так 

и произведений других авторов представляется 
весьма перспективным, так как при этом проис-
ходит открытие иных образцов нравственных и 
поведенческих мотивов. При погружении в ху-
дожественный мир других жизненных устоев и 
традиций может сохраняться стойкое несоответ-
ствие предложенному национальному идеалу, 
но, тем не менее, духовно-нравственные цен-
ности другой культуры становятся понятными и 
эмоционально-близкими.

Литература

Борисова, В.В. (1988). На «REWDEZ-VOUS» с Европой (о романе Ф. М. Достоевского «Игрок»). Достоевский и со-
временность, С. 19–22.

Черняк, Н.В. (2016). История становления научной концепции межкультурной компетенции в российской и западной 
педагогике. Педагогика и психология, №3, C. 29–39.

Достоевский, Ф.М. (1972–1990). Полное собрание сочинений (Т. 1–30). Наука.
Fantini, A.E. (2007). CSD Research Report: Exploring and Assessing Intercultural Competence. Center of Social Development, 

Global Service Institute, George Warren Brown School of Social Work.
Филонова, В.В. (2013). Вариативность методов определения уровней сформированности межкультурной компетен-

ции. Вестник МГГУ им. Шолохова. Серия «Педагогика и психология», №2, C. 58–61.
Гадамер, Х.-Г. (б. д.). Истина и метод: основы философской герменевтики.
Gardner, G.H. (1962). Cross-cultur communication. Journal of Social Psychology, Vol. 58, P. 241–256.
Gorder, L.E., McLean, W.D., & Gokhan. (1989). A intercultural training: An overview, program, and evaluation. N.Y.
Gudykunst, W.B. (1977). Intercultural contact and attitude change: A review of literature and suggestions for future 

research. International and Intercultural Communication Annual, Vol. 4, P. 2–16.
Леонтович, О. А. (2009). Введение в теорию межкультурной коммуникации: учебное пособие. Москва. 
Popa, N. L., Butnaru, S., & Cozma, T. (2008). Teacher’s intercultural competence: Effects of intercultural training and 

experience. In Proceedings of the 7th WSEAS International Conference on Education and Education Technology (P. 59–64). Venice, 
Italy.

Spitzberg, B.H., & Gupach, W.R. (1984). Interpersonal communication competence. Beverly Hills, CA.
Тарасов, Б. (1994). Две Европы Достоевского. Европа первая. Литературная учеба, №6, C. 123–147.
Утехина, А. Н. (2011). Межкультурная дидактика: монография. Москва. 
Взаимодействие литератур в межъязыковой коммуникации. (2022). В Казахстан и мировое литературное пространство: 

компаративные исследования (С. 5–51). Алматы.

References

Borisova, V.V. (1988). “Na ‘Rendez-vous’ s Evropoj (o romane F.M. Dostoevskogo Igrok)” [“On ‘Rendez-vous’ with Europe 
(about F.M. Dostoevsky’s novel The Gambler)”]. Dostoevskij i sovremennost’ [Dostoevsky and Modernity]. St. Russa, P. 19-22. 
(In Russian).

Chernyak, N.V. (2016). Istoriya stanovleniya nauchnoj koncepcii mezhkul’turnoj kompetencii v rossijskoj i zapadnoj pedagogike 
[The history of the formation of the scientific concept of intercultural competence in Russian and Western pedagogy]. Pedagogika i 
psihologiya [Pedagogy and Psychology], Vol. 3, P. 29-39. (In Russian).

Dostoevskij, F.M. (1972–1990). Polnoe sobranie sochinenij: v 30 tomah [Complete Works in 30 Volumes]. Leningrad: Nauka, 
Vol. 1-30. (In Russian).

Fantini, A.E. (2007). CSD Research Report: Exploring and Assessing Intercultural Competence. Center for Social Development, 
Global Service Institute, George Warren Brown School of Social Work. Washington.

Filonova, V.V. (2013).  Variativnost’ metodov opredeleniya urovnej sformirovannosti mezhkul’turnoj kompetencii 
[Variability of methods for determining levels of intercultural competence]. Vestnik MGGU im. Sholokhova. Ser.: Pedagogika i 
psihologiya [Bulletin of the Sholokhov Moscow State University. Pedagogy and Psychology], Vol. 2, P. 58-61. (In Russian).

Gadamer, H.-G. (1988). Istina i metod: osnovy filosofskoj germenevtiki [Truth and Method: Fundamentals of Philosophical 
Hermeneutics]. (In Russian).

Gardner, G.H. (1962). Cross-cultural communication. Journal of Social Psychology, Vol. 58, P. 241-256.
Gorder, L.E., McLean, W.D., Gokhan. (1989). Intercultural Training: An Overview, Program, and Evaluation. New York.
Gudykunst, W.B. (1977).  Intercultural Contact and Attitude Change: A Review of Literature and Suggestions for Future 

Research. International and Intercultural Communication Annual, Vol. IV, N. Jain (ed.). Phoenix, Arizona, P. 2-16.



190

Литературный текст Ф. Достоевского в проекции межкультурной коммуникации

Leontovich, O.A. (2009).  Vvedenie v teoriyu mezhkul’turnoj kommunikacii [Introduction to the Theory of Intercultural 
Communication]. Uchebnoe posobie [Textbook]. Moscow. (In Russian).

Popa, N.L., Butnaru, S., Cozma, T. (2008). Teacher’s Intercultural Competence: Effects of Intercultural Training and Experience. 
Proceedings of the 7th WSEAS International Conference on Education and Educational Technology. Venice, Italy, November 
21–23, pp. 59–64.

Spitzberg, B.H., Cupach, W.R. (1984). Interpersonal Communication Competence. Beverly Hills, CA.
Tarasov, B. (1994). Dve Evropy Dostoevskogo. Evropa pervaya [Dostoevsky’s Two Europes. The First Europe]. Literaturnaya 

uchyoba [Literary Studies], Vol. 6, P. 123-147. (In Russian).
Utekhina, A.N. (2011). Mezhkul’turnaya didaktika: Monografiya [Intercultural Didactics: Monograph]. Moscow. (In Russian).
Vzaimodejstvie literatur v mezh’yazykovoj kommunikacii (2022). [The interaction of literatures in interlanguage 

communication]. Kazahstan i mirovoe literaturnoe prostranstvo: komparativnye issledovaniya [Kazakhstan and the World Literary 
Space: Comparative Studies]. Almaty, P. 5-51. (In Russian).

Сведения об авторах:
Ломова Елена Александровна – кандидат филологических наук, ассоциированный профессор кафедры русского языка 

и литературы КазНПУ имени Абая (Алматы, Казахстан, e-mail: elena_lomova_@mail.ru).
Сабирова Гаухар Бекеновна – магистр гуманитарных наук, Казахский национальный университет имени аль-Фараби 

(Алматы, Казахстан, e-mail: new.sgb.509@gmail.com ).
Серикова Самал Каиржановна – PhD, и. о. ассоц. проф. кафедры русского языка и литературы КазНПУ имени Абая 

(Алматы, Казахстан, e-mail: samalserikova@mail.ru). 

Information about the authors:
Lomova Elena – Abay Kazakh National Pedagogical University, Associate Professor of the Department of Russian Language 

and Literature, (Almaty, Kazakhstan, e-mail: elena_lomova_@mail.ru );
Sabirova Gaukhar – Master of Humanities, Al-Farabi Kazakh National University (Almaty, Kazakhstan, e-mail: new.sgb.509@

gmail.com);
Serikova Samal – Abay Kazakh National Pedagogical University, PhD, Acting Associate Professor of the Department of Russian 

Language and Literature (Almaty, Kazakhstan, e-mail: samalserikova@mail.ru).

Авторлар туралы мәліметтер:
Ломова Елена Александровна – Абай атындағы Қазақ ұлттық педагогикалық университеті. Орыс тілі мен әдебиеті 

кафедрасының қауымдастырылған профессоры (Қазақстан, Алматы, e-mail: elena_lomova_@mail.ru);
Сабирова Гаухар Бекеновна – гуманитарлық ғылымдар магистрі, Әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті 

(Қазақстан, Алматы, e-mail: new.sgb.509@gmail.com);
Серикова Самал Каиржановна – Абай атындағы Қазақ ұлттық педагогикалық университеті. Орыс тілі мен әдебиеті 

кафедрасының қауымд. проф. м.а. (Қазақстан, Алматы, e-mail: samalserikova@mail.ru).

Поступила: 23 сентября 2025 г. 
Принята: 5 декабря 2025 г. 


